RJHR IV:6 (2011) — Luigi Schiavo

El arte de dar un nombre al desconocido

Las representaciones sociales como clave hermenéutica

Luigi Schiavo®

Leer la Biblia implica entrar en un mundo diferente, hecho de personas,
acontecimientos y lenguajes diferentes y lejos de nuestra realidad. Exige una atitud
de escucha y de comprensién del texto, para llegar, a através de las palabras, a
entender el contexto que generd al propio texto, y el pretexto, que es la finalidad
gue justifica el surgimiento del texto. El mismo texto (término que viene del latin
téxere, y que significa “hilar”, “entrelazar”, “tejer”) es, todavia, un verdadero
tejido, una composicion de palabras, de simbolos y imagenes que se entrelazan
entre si para crear un discurso; no un discurso cerrado en un unico sentido, sino
abierto a una imensa gama de significaciones, cuantas sus relaciones, para dar vida
a una sinfonia de sonidos, de significados, de interpretaciones, una verdadera

polifonia, que interage con la creatividad y la realidad de sus leitores.

El mundo trascendente extrapola de los sentidos humanos, y solo nos referimos a
el a través del linguaje simbdlico, de metaforas y representaciones. En este
articulo, enfocaremos las representaciones sociales, verdaderas estruturas
simbolicas, linguisticas y sociales que hacen posible conoscer, catalogar, esprimir lo
que es estrafio a la realidad sensible, y crear un sentido comun. El linguajen
simbolico es complejo. Las imagenes y representaciones que ablan de Dids, no son
neutras: son expression de una cultura, de quien las elabord y tienen una finalidade
muy especifica. Son descricciones y expresiones de experiencias del divino y
obedecen a determinados critérios antropoldgicos, histéricos y ideoldgicos; ellas
legitiman sentidos, jerarquizan interpretaciones, confirman poderes, orientan
comportamientos, convencionalizan discursos y en muchos casos estan a servicio

de paradigmas de dominacién.

Proporemos una analise tedrica de las representaciones sociales, asi como fueran
descritas por la psicologia social®. A través de ellas, intentaremos una investigacion

antropoldgica, historica y social del texto biblico, con la intencidon de revelar el

! Doctor en Ciencias de la Religion. Investigador en el Departamento Ecuménico de Investigacion (DEI) de
San José (Costa Rica). E-mail: schiavo.luigi@gmail.com

ZJODELET, Denise. La representacion social: fendmenos, concepto y teoria. In: Moscovici, Serge.
Psicologia social Il. Pensamiento y vida social. Psicologia Social y problemas sociales. México, Paidos,
2008. pp. 469

139


mailto:schiavo.luigi@gmail.com

RJHR IV:6 (2011) — Luigi Schiavo

poder oculto de la palavra, y desenmascarar la trama sutil de las imagenes y de los
simbolos a tras de los cuales, en muchos casos, se ocultan discursos de dominacion
politica, social, econdmica, étnica, de género, o otra. Esperamos que esa
aproximacion critica al texto sagrado, haga surgir dudas, preguntas,
interpretaciones diferentes, que ayuden a entender mejor el mensaje vital que estd

en la trama de las palavras y de las imagenes que componen el tejido textual.

El articolo empieza con una introduccidon sobre el linguagen simbdlico. Continuara
con la caracterizacion de las representaciones sociales a partir de la psicologia
social: su definicion, estrutura y utilidad. Seguird un aprofundamento sobre el
imaginario coletivo; y, para concluir, algunas sugerencias praticas, un dibujo de

método de analisis o hermenéutica biblica a partir de las representaciones sociales.

1. El linguagem sim-bélico
En su revelacion en el Monte Sinai, Dios orden6 a Moises y al pueblo de Israel de no
hacer imagenes ninguna de El y de los otros dioses: “No te hagas ningun idolo ni
figura de lo que hay arriba en el cielo, ni abajo en la tierra, ni en el mar debajo de
la tierra” (Ex 20,4; Dt 4,15-20; 5,8; Lv 19,4). Para el texto biblico, el Diés de Israel
no quier ser representado: su realidad debe permanecer envolvida en el mistério.
Sélo Moisés podia hablar “cara a cara con Dids, como quien habla con un amigo”
(Ex 33,11), y ninguno hombre podra ver el rostro de Dids y seguir viviendo (Ex
33,20; Dt 18,16). El mistero que envolve Didés lo mantiene a distancia: es una
frontera que, para la religion, no se puede sobrepasar, un abismo que separa el
espiritual del material. Todavia, el mundo espiritual no esta lejo de nuestra vida y
realidad: el puede ser experimentado, sentido, vivido y, a travé del linguaje, de los
simbolos, de la representaciones, essa frontera es cruzada y lo que parecia lejo es

hallado parte de nuestra vida.

El linguaje religioso es un linguaje simbdlico. Los simbolos son objetos que tienen
un doble sentido: un, material, que tiene a ver con su propria identitad y
funcionalidad (una piedra es eso: una piedra; los astros son emisores de luz) y otro
sentido, acrescido, y fruto de la experiencia fenomenoldgica de las cosas: “la vista
de una hermosa flor (que obedece a las proprias leyes bioldgicas: su primer
sentido) me hace pensar en la persona que mas quiero”®. En ese caso, la flor tiene
una realidad simbdlica, un segundo sentido, captado a través del primero y que

tiene a veer con las emociones suscitadas en mi por la experiencia concreta del

3 CROATTO, Severino. Los lenguajes de la experiencia religiosa. Estudio de la Fenomenologia de la
Religion. Buenos Aires, Ed. Docencia, 1994. pp. 64-65.

140



RJHR IV:6 (2011) — Luigi Schiavo

objeto. El simbolo, entonces, trans-significa: transcende su propria realidad
concreta para proyectar el sujeto en otra realidad, que estd mas alla. El significado
del término “sim-bolo” vem del griego “sym-ballo” (= “unir dos cosas”, “juntar”) y
expressa esa misma idea. A través del sim-bolo, la imaginacion humana puede
trascender la propria realidad material para falar outra linguaje, como el linguaje de
la emociones, de los sentidos, del imaginado, del mistério, de Dids, del divino.

En el caso de la biblia, el linguaje simbdlico relaciona, por ejemplo, el Diés de
Moisés a la montafa, al fuego (Ex 3,1), al rayo, a la lluvias, a la columna de fuego
(Ex 13,21), etc. Estes simbolos dicen algo de Dids, sin todavia agotar la totalidad
de su realidad: la montafa tiene el significado de grandeza, solidez y estabilidad; el
fuego, de luz, calor, y también de pasién; las lluvias, de fucundidad y vida; la
columna de fuego, de protecion, etc. Juntando los significados simbdlicos de esas
imagenes, logramos un pequefio discurso sobre Dids y llegamos a conocerlo un
poco mas.

El simbolo es todavia un hecho social, porque su significacion es fruto de una
convencion social y es patrimonio de la cultura de la comunidad: el hace parte del
lenguaje comun, siendo su funcién la de comunicar®. Los simbolos, generalmente,
son juntados para formar imagenes, y un conjunto de imagenes va a componer una
representacién social. La representacion social, como veremos adelante, es una
estrutura de conocimiento para formar, modelar y convencionalizar el sentido

comun de una sociedad.

2. El arte de dar un nombre al desconocido: las representaciones

sociales

2.1. Abstrair y re-presentar:
Una de las actividades humanas mas interessantes es la imaginacién. Podemos
hasta pensar que la actividad simbdlica, de imaginar, representar, sofar sea entre
las que mas diferencian los humanos de los animales. Si antiguamente se afirmaba
que la persona humana era “un animal racional”, hoy se prefere decir que la
persona humana es “un animal simbodlico”. Porque el humano tiene el uso de la
abstraccion, de recrear simbolicamente, en su mente, objetos, personas,
acontecimientos. Si yo digo, por ejemplo, el término “silla”, imediatamente en mi
mente surge la imagen del objeto que es conocido como “silla”: es una abstraccion,
y lo que aparece en mi mente, es la imagen convencional fruto de mi relacién con
el objeto concreto conocido y experimentado como silla. Las imagenes comunes

sirvem para conocer, dar nombres a la cosas y comunicar. El linguaje es lleno de

* |dem, 82-83.

141



RJHR IV:6 (2011) — Luigi Schiavo

imagens abstractas, que pero si refieren a determinados objetos concretos,
experiencias, personas, etc. La abstraccion y el hecho de representar que si
traducen en la formacién de imagenes hacen parte de nuestra vida y de la lenguaje

cotidiana.

2.2. Las representaciones sociales

Las imagenes tienen la funcion de re-presentar, trazer presente algo que es lejo, y
restituir simbolicamente lo que es ausente. Pero ellas no se reducen a simples
representacion, no son neutras, sino que carregan también el significado que tal
cosa o experiencia significa para alguien. Se transforman, asi, en interpretaciones
y re-construcciones simbolicas de la realidad experimentada y vivida por una
determinada persona, grupo o sociedad. Carregan en si misma, la representacion
(la imagen del objeto) y el significado que tal cosa o experiencia tiene para el
grupo. Y se transforman en referencia conocitiva e significante, por que “a toda
figura corresponde un sentido y a todo sentido corresponde una figura”>. Hay, en
ese processo, la superacion de la idea de “la copia conforme”, como poderia ser la
pintura realista de una paisajen, que procura retratar lo mas perfectamente
possible la realidad, a esemplo de la fotografia. Por que a la visualizacion de la
imagen, se acrecenta también la significacion que el objeto o experiencia tiene para
nosotros: en la representacion, subjeto y objeto no estan separados y distintos,
sino que hay una interrelacion entre ellos que hace con que ellos se modifiquen
mutuamente, por que “el conocimiento no es el producto de un sujeto radicalmente
separado de la naturaleza, sino el resultado de la interaccion global del hombre con
el mundo al que pertenece”®. Y, “por un lado, el sujeto construye al objeto en su
interaccion con él y, por otro, el propio sujeto es construido en la interacciéon con el
medio ambiente natural y social”’.

Por tanto, los dos aspectos de la representaciéon son: la comunicacion pratica,
conectando un sujeto a un objeto, el tornar familiar, conocido, concreto algo que
era non-familiar: es el processo de “objetivacion” (la creacion de la imagen); pero
en la representacion se expressa tambiém un valor simbdlico, de interpretacion,
que remite a la experiencia de interrelacion entre sujeto y objeto y a la significacion

de un para el otro®.

® JODELET, 2008, 476.

6 Najmanovich, Denise. El juego de los vinculos. Subjetividad y redes: figuras en mutacion. Buenos Aires,
Biblos, 2005, p. 50

7 Idem, p. 46

8 Jodelet, D. Représentaciones sociales: un domaine en expansion. In: JODELET, D. (ed.).
Représentaciones sociales. Paris, PUF, 1989,43-44.

142



RJHR IV:6 (2011) — Luigi Schiavo

a) La objetivacion: lo social en la representacion

La representacion transforma en real lo que antes era desconocido, reproduz un
concepto en una imagen, da cuerpo a una idea, llena de sustancia lo que antes
estava vacio, materializa la palabra. En ese processo, “conceptos, nociones
abstractas son transformadas en imagenes, se da una textura material a las ideas,
se hace corresponder cosas con palabras, se da cuerpo a esquemas conceptuales”.
Asi, por ejemplo, la nocién de peso da evidencia sensible a la nocién abstracta de
masa. Quando el objeto es complejo, se refiere a “nucleos figurativos”, estructuras
complejas de imagenes que reproduciran, de manera visible, la estrutura
conceptual. Después, viene la “naturalizacion”, la traducién en categorias conocidas
(del sentido comun) de los elementos del pensamiento.

La objetivizacion hace también con que las ideas estrafas y perturbadoras sean
reducidas a categorias e imagenes, sacandolas daquella estrafieza que puede
generar miedos, amenazas y inseguridad, para insertarlas y interpretalas dentro de
contextos familiares y conocidos. Es un processo de “domesticacion” e
classificacion, por el cual se da nombre al desconocido. Nomear y reconocer es
liberar el otro de su anonimado perturbador vy incluir en un sistema conocido, que
hace parte de la cultura.

Veamos, por ejemplo, la afirmacién: “Dids es padre”. La categoria abstracta “Dids”
es traduzida, “objetivada” en la representacion de algo muy concreto e conocido:
la figura del padre; asi, lo que era invisible, de repente se hace visible en nuestra
mente, como una persona especifica con la cual podemos entrar en contato, en el
nuestro caso, el padre!®. No quier decir que Didés es padre, perd esa afirmacion
revela que Dids tiene algo correspondiente, equivalente al padre: como el amor, la
dedicacién, la preocupacion, el perdon para con sus hijos, etc... La representacion
se fundamenta en una equivalencia entre el objeto y su representacién, entre
palabra y su imagen, como en el proverbio: "No hay humo sin fuego!”: el humo es
el equivalente légico del fuego, entonces, la imagen del humo remite diretamente al

objeto fuego: un da cuerpo (objetiva) el otro.

b) El anclaje: la representacién en lo social.
Un segundo momento es el enraizamiento social de la representacién: la
“socializacion” del objeto en conferirle significado e utilidad. En este anclaje, la
representacion es integrada dentro de un sistema cognitivo preexistente. La

novedad es integrada a través del conferimento de sentido o significado al objeto

® Jodelet, 2008,481
10 Moscovici, Serge. Representacgdes sociais. Investigagdes em psicologia social. Petrépolis, Vozes, 2005,
72.

143



RJHR IV:6 (2011) — Luigi Schiavo

representado: eso es possible dentro del sistema de valores y contra-valores del
grupo especifico o de la sociedad. Tiene a ver, entonces, con la cultura de
referencia. Pero, el anclaje funciona como un sistema de saber-conocimiento: como
forma especifica de conocimiento, las representaciones classifican la realidad, los
hechos, las cosas y las personas a partir de definiciones comuns!!. Frente al
bombardeo de imagens, palabras, sons, ideas que penetram nuestros ojos, oidos y
mente todo dia, y a la nuevas experiencias a que somo sumetidos continuamente,
las representaciones sociales “convencionalizan” objetos, personas vy
acontecimientos, quier decir: las ponen in un modelo interpretativo especifico,
comun y conocido por un determinado grupo. Asi, por es., el color rojo é asociado a
la ideologia comunista y a la isquierda en el campo politico; y el criminoso de
guerra es associado a crimenes y atrocidades, mismo tenga estado una persona
gentil y humana'?. En las representaciones, la mente humana es condicionada y
orientada por convenciones simbodlicas, linguisticas, sociales y culturales
predeterminadas y impuestas por la sociedad y la cultura. Ellas funcionan como
modelos de conocimiento fabricados anteriormente, culturalmente impuestos y
influencian nuestra manera especifica de percibir y relacionarnos con la realidad. Su
fuerza viene de la estrutura social y de la tradicion en que estan inseridas, pre-
determinando y condicionando aquilo que serd pensado y conocido, para formar
opiniones comunes.

Volvemos al nuestro ejemplo de arriba: “Dids es padre”. Continuando el analisis, la
pregunta siguinte sera: porque se usé la categoria “padre” para objetivizar la idea
de Dids, y no, por ejemplo, la categoria “madre”? La categoria “padre” es una
convencion linguistica del sentido comun de la sociedad, que es pre-existente en la
cultura y permite entender o conocer algo del concepto abstracto “Dids”. La escoja
de la categoria “padre” ciertamente depende de los que tienen el poder sobre el
mundo simbolico y el imaginario coletivo. Es un poder imenso, porque determina la
manera concreta y la forma de integrar un conocimiento nuevo, orientando el saber
coletivo y el sentido comun. Decir que “Dids es padre” es radicalmente diferente de
afirmar que “Didés es madre”: influencia las relaciones y los comportamientos
sociales, determina las jerarquias y el poder en la sociedad y la forma como es
gestionado. Se, después, acrecentamos a la imagen del padre que Dids es hombre,
anciano y blanco, privilegiamos un esquema binario y dualistico, donde uno de los
dos elementos es considerado mas importante del otro. Significa, concretamente,
descalificar la mujeres, los no-blancos (negros, indigenas, orientales, etc.), los

jovenes, y classificalos en una situacion de inferioridad y sumision al hombre,

" dem. pp. 10.
2 |dem, 34-35.

144



RJHR IV:6 (2011) — Luigi Schiavo

anciano, blanco y padre col qual Dids es identificado. Es la legitimacion de una
superioridad, por que el esquema que descreve la estrutura divina, de reflejo es
aplicado para descrever y legimitar un tipo de relaciones politicas, sociales y
humanas: se Dids es assim, también lo sera entre los humanos! Esa escoja social
tiene, por tanto, consecuencias importantes, como la afirmacion del modelo
andropocéntrico, patriarcal, dogmatico, monarquico, etnocéntrico, europeo, etc.
Todavia, la categoria “padre” es también una mediaciéon simbdlica importante, que
permite decir algo sobre Dids y hace possible que el conceito abstracto “Dids” sea
concretizado en una imagen y integrado en el saber coletivo de la sociedad,
volvendo a ser de dominio comun. Ademas, afirmando: “Dids es padre” acontece
una re-significacion, en el sentido de la re-interpretacién del concepto “Diés” a
partir del contenido simbdlico y del significado coletivo de la imagen del padre, con
todo lo que eso significa en el campo social. El peligro es que si cerrando en una
sola imagen, la interpretacién de Dids sea limitada y si impedizca el acesso a la
gran variedad de significaciones que el concepto “Dids” puede tener. La sociedad,
con su cultura, es responsable por esa intepretacion.

La encorporacién de la novedad incide sobre los modelos de pensamiento e de
conducta. Las representaciones sociales son meios de re-criacién de la realidad, de
reformulacion de modelos y comportamientos, porque ellas son productos de
alguém y son para algo. Son “algo rehecho, recontruido, e no algo recien creado”>.
Lo que es creado se vuelve a referencial del grupo social y va a compor el
imaginario coletivo.

Por Gltimo, en tiempos de insurreccidn y de crisis, las representaciones sociales se
hacen mas vivas y transparentes: el deseo de mutacion hace con que los individuos
sean mas motivados a procurar la novedad de un mundo diferente, mismo que no
familiar. En ese momento, ellas jugan un papel importante: visualizan y concretizan

lo que era indefinido y motivan la lucha por el cambio.

3. Elaboraciones sociales y imaginario coletivo

Las representaciones son sociales por que no son creadas por el singulo individuo,
sino por la sociedad. Pero, una vez creadas, tienen vida propria, enteractuan entre
si dando origen a nuevas representaciones, mientras la viejas pueden morir.
Representan el pensamiento de una sociedad, mientras los individuos y las
personas reflejan y reproducen apenas el pensamento comun, ya que aquilo que es

comprendido y comunicado ya era conocido por la sociedad.

B Moscovici, 2005, 90.

145



RJHR IV:6 (2011) — Luigi Schiavo

Las imagenes entreagen entre si y van a componer imagenes complejas de la vida,
de la realidad cotidiana, de las esperanzas, de la religion, del sufrimiento, de la
muerte, de los comportamientos, de la interpretacion de la historia, ecc. El conjunto
de estas imagenes y representaciones, que descriven la visidon de la vida y de la
sociedad, es el imaginario coletivo. Es como una imensa biblioteca, donde la
realidad concreta de todos los dias es representada, recreada y que funciona como
la referencia abstracta, imaginada, sofiada, interpretada de todo lo que acontece en
la historia de una sociedad. El imaginario es coletivo, porque es una produccién
social para la sociedad. Cada pueblo y grupo tiene su proprio imaginario, que jamas
es definido, sino en continua transformacién y elaboraciéon, como su interrelaciones.
El es la referencia linguistica, simbdlica y cultural de la sociedad, la base de la
identificacion social de los individuos. Asi, toda la vida social es representada en el
imaginario: los comportamientos, los papeles sociales, las esperanzas, la
concepcion del sufrimiento, la muerte, la interpretacion de la histéria passada, etc.
El imaginario es como la sociedad quier ser y como ella si vé a si misma: es el
pensamiento comun, el “sentido comun” de una sociedad. Por eso es la referencia
ultima y mas importante de la sociedad: porque la fidelidad al pasado como la
necessidad de transformacion dependen de la creacién simbolica en el imaginario.
Pensemos, por ejemplo, al papel de la mujer en la familia y en la sociedad: todo es
muy bien representado y “convencionalizado” (= hecho comun) en el imaginario: si
la/s mujer/es no si conforma mas con el papel que la sociedad le aplico, tiene que
luchar para cambiar el imaginario, consciente que la sociedad se defiendera de la
mutacion, condenadola, por ejemplo, como bruja, mujer transgresora, “puta” o
otras imagenes que fueran usadas en la histéria. Si la lucha de las mujeres
conseguira cambiar el imaginario, entonces podera cambiar también el papel de las
mujeres en la sociedad. Asi, el imaginario es poder, un poder enorme, imenso: de
confirmacion, legitimacion, como, también, de transformacion. Porque todo (vida,
comportamiento, valores, papeles sociales, etc.) es modelado por las imagenes y
las representaciones del imaginario.

Ahora: quien domina el imaginario social tiene en sus manos el verdadeiro poder.
Poder de "“manipular” las imagens, de criar opiniones comuns, de orientar
interpretaciones e tendencias. Antiguamente eran las iglesias, que hacian eso
através de las grandes imagens biblicas pintadas en la catedrales, o contadas en las
pregaciones liturgicas. Hoy, son los medios de comunicacién social responsables
por eso: la televisidn, las novelas, los video-games, la propaganda, los jornales, las
peliculas, etc. Es por eso que ellos estan generalmente en la manos de los grandes
grupos que influencian las tendencias economicas, sociales y la vida politica de los

estados: son ellos los que tienen el vardadero poder, hoy!

146



RJHR IV:6 (2011) — Luigi Schiavo

4. Conclusion
Estudiar la representaciones sociales es desvendar el poder oculto de las imagenes
y la trama secreta de las fuerzas sociales que interagen en la creacidon y imposicion
del sentido comuUn. Es mostrar que, en muchos casos, la convencionalizacion
corresponde a la homogeneizacion social. Desmontar el linguaje es, por tanto,
necesario, una verdadera accién transformadora, capaz de restituir al sujeto la

liberdad de experimentar, expressar y vivir con intensidad y creatividad su vida.

147



